# 松尾祭の祭祀組織

## 、もうひとつの葵祭

ない。質茂祭に比べて松尾祭は、それほど知られているとは言いがた 興を葵桂で飾っており、特に松尾祭を氏子たちは「葵祭」と呼んでる。 興を葵桂で飾っており、特に松尾祭を氏子たちは「葵祭」と呼んでる。 ない。賀茂祭と同時期に行われている松尾祭や稲荷祭でも同じように神 ない。賀茂祭と同時期に行われている松尾祭や稲荷祭でも同じように神 ない。賀茂祭に比べて松尾祭は、それほど知られているとは言いがた 、変祭というと、ふつう祇園祭や時代祭とならぶ京都三大祭りの上賀

京と右京に分かれていた。しかし、次第に右京の方が寂れて洛外に位置大路にあたっており、両社の信仰圏はこの通りの東西、すなわち元の左境界は、五条(現・松原通)以南の千本通、すなわち元の平安京の朱雀京の東西でそれぞれの信仰圏を形成していた。今も、両社の氏子区域の本に経察と稲荷祭は、古くから多くの神輿が出ることで知られている。松尾祭と稲荷祭は、古くから多くの神輿が出ることで知られている。

# 黒 田 一 充

のずから意識の差が出て来た。付けられると、洛中の祭りである稲荷祭と洛外の松尾祭との間には、おけけられると、洛中の祭りである稲荷祭と洛外の松尾祭との間には、お

面合わせの行事を中心にして、その祭礼を追ってみたい。 南合わせの行事を中心にして、その祭礼を追ってみたい。 南合わせの行事を中心にして、その祭礼を追ってみたい。 南合わせの行事を中心にして、その祭礼を追ってみたい。 東都の祭礼は、応仁の乱(一四六七~七七)を境にして、大きな変化 京都の祭礼は、応仁の乱(一四六七~七七)を境にして、大きな変化 京都の祭礼は、応仁の乱(一四六七~七七)を境にして、大きな変化 京都の祭礼は、応仁の乱(一四六七~七七)を境にして、大きな変化 京都の祭礼は、応仁の乱(一四六七~七七)を境にして、大きな変化 京都の祭礼は、応仁の乱(一四六七~七七)を境にして、大きな変化 京都の祭礼は、応仁の乱(一四六七~七七)を境にして、大きな変化 京都の祭礼は、応仁の乱(一四六七~七七)を境にして、大きな変化

### 一、松尾祭の儀礼

1

現行の祭礼

うである。 がにはこれらの神社が松尾社に吸収され、神輿の神幸が行われていたよれとして祭られている衣手社・三宮社・四之社、摂社として本社の南に 祭られている月読社、本社の北、嵐山の渡月橋の南に祭られている櫟谷 社と宗像社の七社である。月読社と櫟谷社は、松尾社と同様に式内社で がになっている。それは、本殿に祭られている二神の大宮社、境内に末 がにはこれらの神社が松尾社に吸収され、神輿の神幸が行われていたよ がにはこれらの神社が松尾社に吸収され、神輿の神幸が行われていたよ がにはこれらの神社が松尾社に吸収され、神輿の神幸が行われていたよ がにはこれらの神社が松尾社に吸収され、神輿の神幸が行われていたよ がにはこれらの神社が松尾社に吸収され、神輿の神幸が行われていたよ がにはこれらの神社が松尾社に吸収され、神輿の神幸が行われていたよ

る。

「おれ、元は一連のものであった旅所への神輿渡御祭とは別になってい行われ、元は一連のものであった旅所への神輿渡御祭とは別になってい再興後は、祭日は還幸祭と同じ上酉日になった。現在四月二日に例祭がは四月上申日に行われていたが、応仁の乱後の長享二年(一四八八)に平安中期の貞観年間(八五九~七七)に始まったとされている松尾祭

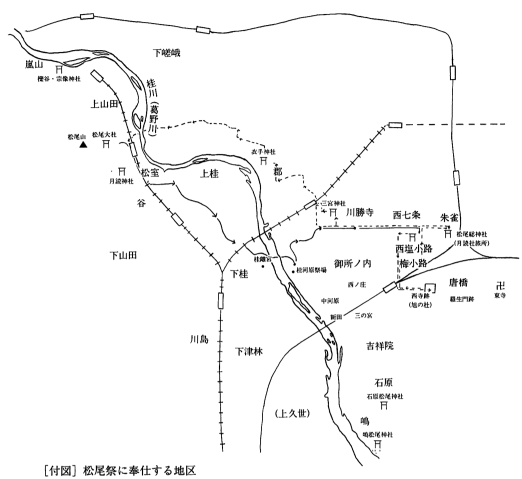
間に、境内の広場では各地区の駕輿役が集まって神輿を飾り、神事が終殿の祭神に祝詞や神饌、榊を捧げて祭りの無事を祈るものである。この船之祀」が行われ、当日は十時から本社で発輦祭の神事が行われる。こ船之祀」が行われ、当日は十時から本社で発輦祭の神事が行われる。これは、本殿の前の釣殿に神官や裃を着けた各地区の世話役が集まり、本船之祀」が行われ、当日は十時から本社で発輦祭の神事が行われる。これている。前日には、月読社境内の御舟社の前で舟渡御の安全を祈る「御れている。前日には、月読社境内の御舟社の前で神輿を飾り、神事が終

て神輿が出発する。わして、十一時半頃に翁と嫗の面合わせが行われわると御神体を移す。そして、十一時半頃に翁と嫗の面合わせが行われ

が立てられている。 行列の順は、前駆・榊・月読社(唐櫃)・翁と嫗の面(稚児)・真永組・下嵯峨の大榊・奉行・権宮司・神輿(四の宮・衣手・三宮・宗像・櫟谷・にはる渡し舟で、正午頃に最初の唐櫃と御面の稚児が渡り、後は到着順による渡し舟で、正午頃に最初の唐櫃と御面の稚児が渡り、後は到着順による渡し舟で、正午頃に最初の唐櫃と御面の稚児が渡り、後は到着順にはる渡し舟で、正午頃に最初の唐櫃と御面の稚児が渡り、後は到着順には東東が渡されて行く。舟の出発地点と到着地点には、注連を張った竹が立てられている。

りをして神輿を迎える。他の駕輿役たちは、神輿を舟に乗せた後に、徒歩で桂大橋を渡り、先回他の駕輿役たちは、神輿を舟に乗せた後に、徒歩で桂大橋を渡り、先回あり、祭りには必ず雨が降ると言われているが、雨でも笠も着けない。で神輿を見送る。松尾の神は酒の神であるとともに、水にも関わる神でが神輿を見送る。松尾の神は酒の神であるとともに、水にも関わる神で

基の神輿と唐櫃が南向きに並べられ、桂川河原祭が行われる。この時、が一艘だけなので時間がかかるが、十四時半頃には桂川東岸の祭場に六が一艘だけなので時間がかかるが、十四時半頃には桂川東岸の祭場に六河原の祭場には、神輿の地区ごとに筵やテントが設けられ、神輿を昇河原の祭場には、神輿がその真下を通る際は、橋上の通行が遮断され、連岸に渡った神輿は橋をくぐって南側の広場に運ばれる。橋の上にも東岸に渡った神輿は橋をくぐって南側の広場に運ばれる。橋の上にも



上図の地名は、上久世を除いて、松尾祭に奉仕する地区(村)である。神幸のルートは現 り、西七条と西寺跡への往復も、遠回りをせず真っすぐ千本通を南下していたようである。

なっている。

日

1曜日に、

それぞれの氏子区域を廻ることに

神酒などが供えられ、

翌週または翌々週の

行のものであり、実線は神幸祭、点線は還幸祭を示す。近世以前は往復とも桂川を舟で渡

昔は、 本通 た後、 出発した神輿は、 の前を通過し、 現在は鉄道の線路を神輿がくぐれず、JR西 正午からの神事の後に朱雀の旅所へ向かう。 還幸祭が行われる。 大路駅前へ遠回りをしている。 向 神饌が供えられる。 神幸祭の三週間後に、 にかい、 (元の朱雀大路) 昼前に旭の杜(西寺公園)に集合し、 西七条の旅所から旭の杜への往復は千 西京極・川勝寺・郡・梅津を通り 十四時から朱雀の旅所で神輿 それぞれの氏子区域を巡っ 朝の八時半頃に各旅所を そこから、 を通ったと思われるが、 旅所から本社へ戻る 西七条の旅所 七条通を西

子 西京極から運ばれた「河原の御饌」という団 神饌が供えられる。

時

から旅所着御祭が行われる。

その後、

社と三宮社はそれぞれの旅所へ運ばれる。

神輿は各旅所の神輿庫に安置されて、

神饌

通

へ進み、

そのまま東進して七条御前通の西

その後、

旧の京街道

(山陰街道)

から七条

七条の旅所へ十七時半頃から順に入り、

十八 衣手

0

る。 ®

本社に還幸している[付図参照]。 途中郡の衣手社で休憩をとりながら、松尾大橋を渡って、十七時過ぎに、

### ② 中世~近世の祭礼

たい。 現行の祭礼と、中世~近世の祭礼の異なる部分を簡単にまとめておき

それ以後月読社は神輿が出なくなったのだという。 単が流されたという伝承があり、この流された神輿が月読社のもので、 いるが、享保十七年(一七三二)九月の「松尾略注全冊」(以下、「略出ているが、享保十七年(一七三二)九月の「松尾略注全冊」(以下、「略出でいるが、享保十七年(一七三二)九月の「松尾略注全冊」(以下、「略出でいるが、享保十七年(一七三二)九月の「松尾略注全冊」(以下、「略出でいるが、享保十七年(一七三二)九月の「松尾略注全冊」(以下、「略出でいるが、享保十七年(一七三二)九月の「松尾略注全冊」(以下、「略出でいるが、享保十七年(一七三二)九月の「松尾略注全冊」(以下、「略出でいるが、「ない」)である。

『都名所図会』には、西岸から東岸へ桂川を渡る神輿の図が描かれてい間の司祭者が神輿に同行して、桂川を渡り、西七条の旅所へ運ばれた。る。この後は、氏子の村々が奉仕し、巫女や村から出される稚児など民これらの史料では、本社の神官や社家は鳥居付近で神輿を見送ってい

開祖空也上人の法徳を松尾神が称美したという故事にもとづくものであ所に参詣した。この金光寺は、七条北堀川西にある時宗の寺で、参詣は開」と呼ばれる能の奉納があり、還幸祭の前日には、金光寺の僧侶が旅開」と呼ばれる能の奉納があり、還幸祭の前日には、金光寺の僧侶が旅

東寺へ赴くことと対応する。 東寺へ赴くことと対応する。 で、土壇や礎石が残っている。その土壇の北側に神輿が西向きに並べら で、土壇や礎石が残っている。その土壇の北側に神輿が西向きに並べら で、土壇や礎石が残っている。その土壇の北側に神輿が西向きに並べら で、土塚や礎石が残っている。その土壇の北側に神輿が西向きに並べら で、土塚や礎石が残っている。その土壇の北側に神輿が西向きに並べら で、土塚や礎石が残っている。その土壇の北側に神輿が西向きに並べら で、土塚や砂にし、本当は講堂跡

べて神饌を供えたと記されており、現在と同じ様子である。 城名跡巡行志』には、その北路傍に松尾明神の御供所があり、神輿を並あ月読社だけの旅所ではなく、神輿がすべて集まる旅所なのである。『山内にあり、こちらは、「略注」に「惣神社#神供場」とあるように、単なした朱雀の月読社に向かう。月読社の旅所は、大宮と同じ西七条の旅所した朱雀の月読社に向かう。月読社の旅所は、大宮と同じ西七条の旅所した米雀の月読社に向からは、再び西七条の御旅所の前を通って、七条通の南側に面

その木片を厠に挿しておくと疫病を祓うことができたという。武御前とを毎年白木で造って桂川の東岸に捨て、翌日児童がこれを舁いで壊し、増えていた。貞享二年(一六八五)の『日次記事』では、武御前の神輿を見物に多くの群衆が集まった。また、還幸祭では、神輿の数がひとつ近世までは、帰りも往きと同様に、桂川を渡っており、河原にはそれ

## 三 松尾祭の祭祀組織

#### ① 中#

である。その座衆については、西七条の住人は、必ず前年に頭人を定め郷も頭役を勤めなくなったことによる社司の訴えに対して出されたものていながら権門の所領と称して御供頭を勤めなかったり、大炊・梅津両残っている。これは、西七条の住人が神事勤仕者として座衆という組織残っている。これは、西七条の住人が神事勤仕者として座衆という組織

は、座衆が御供を備進したと記している。の、三月中卯日の神幸の時に神輿に供物を六膳供え、本社への還御の日

る座衆の課役を取り込みながら行われたのだと見ている。とした。さらに、高牧實は、当時の祭礼は、葛野郡内の頭役と神人であを所在に発達してきた座衆の組織と神社の神事頭役が結び付いたものだ豊田武は、これを宮座の初期の例だとし、萩原龍夫は、この神事組織

でに神輿がなかったのか、まだ祭礼に参加していなかったことが推定でた。 本の住人によって行われていた。また、御供の数が現在の神輿の数の六条の住人によって行われていた。また、御供の数が現在の神輿の数の六条の住人によって行われていた。また、御供の数が現在の神輿の数の六条の住人によって行われていた。また、御供の数が現在の神輿の数の六条の住人によって行われていた。また。のは、すでに祭りの実質的な運営は西七年とも合っている。松尾七社のうち、現在と同じく月読社にはこのは、またのでに神輿がなかったのか、まだ祭礼に参加していなかったことが推定でに神輿がなかったのか、まだ祭礼に参加していなかったことが推定でに神輿がなかったことが推定でに神輿が表があり、そのでは神輿がなかったのか、まだ祭礼に参加していなかったことが推定でに神輿がなか。これらのは、またのは、またのは、またいのは、またのは、またのは、またいのは、またのは、またいのは、またいのでは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、またいのは、

本社を出発した神輿の様子は、『明月記』安貞三年(一二二九)四月二本社を出発した神輿の様子は、『明月記』安貞三年(一二二九)四月二本社を出発した神輿の様子は、『明月記』安貞三年(一二二九)四月二本社を出発した神輿の様子は、『明月記』安貞三年(一二二九)四月二本社を出発した神輿の様子は、『明月記』安貞三年(一二二九)四月二十七月条に見える。それによると、松尾社の神主の死後にその後継者争との住人たちが来ないために神輿を昇くことができず、祭りが流れてしまったという。すでに、祭りの実質的な運営が西七条の神人によってとの間に喧嘩があり、神輿が河辺に放棄されたという。この時、神輿をとの情人たちが来ないために神輿を見ている。

### ② 旅所と氏子区域

おり、それが後の氏子区域になっていったと思える。っていたことは間違いがなく、各神輿ごとに頭人を選ぶ地区が決まって鎌倉時代の史料に見えた「七条住人」や「侍座」が松尾祭の運営を行

の様子を見てみたい。

の様子を見てみたい。

の様子を見てみたい。

の様子を見てみたい。

の様子を見てみたい。

の様子を見てみたい。

の様子を見てみたい。

をまとめたのが表1「神輿の渡御と旅所」である。り、この史料と「次第記」をもとにして、神輿とその駕輿役の村々の名「略注」には、祭礼にかかわる役名や奉仕する村々の名が記されてお

という。す。この舟を飾る幣帛や、当日の水手への粮米は社務所から給与された田村が担当し、川を神輿を乗せて渡す舟は上桂・下桂の両村から毎年出田村が担当し、川を神輿を乗せて渡す舟は上桂・下桂の両村から毎年出

を出すのだという。現在これらの村はすべて京都市に編入されているが、でいるが、修繕などの必要があるときは、それぞれの駕輿役の村が費用迎え、旅所まで往復する。これらの神輿や板牌は普段は本社に保管されるらに、桂川の東岸では各神輿ごとに決まった村の村人たちが神輿を

## 表 1 神輿の渡御と旅所

| →朱雀の月読社<br>→西寺公園 | 告権村(惣神社・神供場)   |                   | 祭 神 輿                 |        |
|------------------|----------------|-------------------|-----------------------|--------|
| →西七条御旅所          | 西七条村(宍像社旅所と同じ) | 西塩小路村・梅小路村・御所内村郡村 | 四太神                   | r      |
| →川勝寺の三宮社         | 川勝寺村           | 川勝寺村西七条村中・西町      | 三宮社 社                 |        |
| →西七条御旅所          | 西七条村(大宮と相殿)    | 西七条村東町・朱雀村梅小路村    | 櫟谷社 (板牌)              |        |
|                  | 西七条村           | 唐橋村               | 大宮社                   |        |
|                  |                | 上桂村・下桂村           | 葛野川(桂川)の渡し舟本社~葛野川(桂川) | ſ      |
| → 現在)            | 旅所(近世          | 奉仕村名              |                       | $\neg$ |

それぞれの地区から駕輿丁が出て、総代たちは裃を着け、他の多くの氏

御旅所があり、大宮・四之社・月読・櫟谷・宗像の五社の神興が駐輦す物旅所があり、大宮・四之社・月読・櫟谷・宗像の五社の神興が駐輦すれ屋社の旅所が豊料に現れるのは、『山槐記』の仁安二年(一一六七)四の地に旅所が置かれたのは、この地域の住民が祭祀組織を作り、身近にの地に旅所が置かれたのは、この地域の住民が祭祀組織を作り、身近に旅所を設けて、祭礼を主導したことによる。そしてこれらの祭礼に奉仕旅所を設けて、祭礼を主導したことによる。そしてこれらの祭礼に奉仕旅所を設けて、祭礼を主導したことによる。そしてこれらの祭礼に奉仕旅所を設けて、祭礼を主導したことによる。そしてこれらの祭礼に奉仕旅所を設けて、祭礼を主導したことによる。そしている。四旅所があり、大宮・四之社・月読・櫟谷・宗像の五社の神興が駐輦する人々が住む地域が、後の氏子区域につなが、またいである。

寺の三宮社(右京区西京極北裏町)へ向かい、それぞれの旅所で神輿が

衣手社は郡にある末社(右京区西京極東衣手町)へ、三宮社は川勝

裏畑町の松尾総神社(朱雀旅所)へ神輿が立寄り、神饌が供えられる。三週間留まる。これらの旅所以外にも、桂川河原、旭の杜、下京区朱雀

#### ③ 神饌の調進

#### イ、河原の御饌

円形で中に饀が入れられ、その表面の模様は、円とその中心から外側へ程の濃い緑や白、桃色をした草餅が三方の上に載せられている。形は半もに供えられる団子神饌である。この神饌は、黄粉がかけられた五〇個「河原の御饌」は、桂川を神輿が渡り終えた後、河原で他の神饌とと

#### 表 2 神 饌

灯を二つ立てる。門口には提灯が、

何本かの直線が付けられている。

いるものと思われる。
ことから、氏子の村々からの奉仕とは別に、神社側の神人の家から出てことから、氏子の村々からの奉仕とは別に、神社側の神人の家から出て来た神輿を西岸で本社の神方たちが迎えてお供えをしたと記されているこの神幸祭における河原の祭典は史料には見えず、還幸祭に川を渡ってこの神饌は、西京極に当家が一軒だけ残って調進しているが、他の場この神饌は、西京極に当家が一軒だけ残って調進しているが、他の場

### ロ、赤飯座の神饌

るが、現在はさらに変化している。は、井上頼寿が昭和の初めに調査したものを『京都古習志』に記していは、井上頼寿が昭和の初めに調査したものを『京都古習志』に記していて還幸祭において、西寺跡の旭の杜で供えられる二種類の神饌について

査時点で五軒に、現在は四軒が順に交代で当家を勤め、他がそれを助けれる。「略注」には、座員が六軒であったと記されているが、井上の調赤飯座の特殊神饌は西寺跡のある唐橋村(南区唐橋平垣町)から出さ

て四方を清め、還幸祭前日の午前中に当家が神饌を作って床の間に飾る。現在は、四月二日に「榊挿し」として、旭の杜の西寺公園に榊を供えるようになっている。

また、当家宅の玄関口に、神饌を入れるために注連を張った唐櫃を置く。

玄関には注連縄が張られ、

他の座員の家の門口にも提

生蕗・箸を載せたものが一膳と、神酒・鰆・鯣・土器に紅白の亀形の落当家で作る神饌は、餅米を蒸した胄形の白蒸・若布・小鯛・十本程の

蒸物だったので、赤飯座とよばれるという。唐櫃に入れて保管する。この餅米を蒸した白蒸が、江戸時代には小豆の雁一対を載せたもの一膳の計二膳が準備される。この神饌を七組作り、

無礼の当日、当家は鯖・白蒸・巻き昆布を折敷に載せて、他の座員に保つのである。<br/>
一年間を供えて、旭の杜へ行き、各神興に神饌を供える。還幸祭の日頃に他の三人が続き、神饌を入れた唐櫃は、当家の雇った神役が唐橋の文字と背中に松尾社の印を付けた法被姿で運ぶ。すぐ近くの道祖神社に入って来ると、受け取って来た真藻を玄関の左側に付ける。還幸祭から帰って来ると、受け取って来た真藻を玄関の左側に付ける。還幸祭から帰って来ると、受け取って来た真藻を玄関の左側に付ける。還幸祭から帰って来ると、受け取って来た真藻を玄関の左側に付ける。還幸祭から帰って来ると、受け取って来た真藻を玄関の左側に付ける。還幸祭の日に、新しい注連縄を作り、翌日次の当家へ渡す決まりになっており、道保で引き継ぐ。次の当家は注連縄を一年間玄関口に飾って、家を清浄具類を引き継ぐ。次の当家は注連縄を一年間玄関口に飾って、家を清浄

### 、西ノ庄の粽御供

は六軒になっていたという。って粽を作っていた。明治九年までは九軒あった宮仲間は、昭和十年にた旧家から毎年順に当家が選ばれ、一月十四日の御日待ちから潔斎に入た旧家かの毎供は、西ノ庄東屋敷(下京区七条御所ノ内)の宮仲間と呼ばれ

の二軒が伏見の三栖へ真藻と藺を刈りに行っていたが、現在は水の汚れ月から当家宅の玄関口に注連縄を張る。還幸祭の二日前に、仲間のうち現在は、宮仲間は地区内の十八軒になり、順に当家となっている。正

ど、昔ながらの方法で作られる。他に、薄く切って半紙でくくった鯣と、前日に男手だけで米を練って粽を作る。真藻の根元に挟んで芯にするなのため、宇治の辺りまで行って真藻を刈り、何本かをまとめて藁で縛る。

十本ほどを束ねて紙でくくった蕗も作られる。

大御山町下津屋の当家宅のオハケに見られる。大御山町下津屋の当家宅のオハケに見られる。また、当日朝に提灯を一灯と、特殊な御幣を吊す。その御幣は笊にもみぬかを入れたものを縄で吊してあり、もみぬかの上には、竹の先にもみぬかを入れたものを縄で吊してあり、もみぬかの上には、竹の先にもみぬかを入れたものを縄で吊してあり、もみぬかの上には、竹の先にもみぬかを入れたものを縄で吊してあり、もみぬかの上には、竹の先にもみぬかを入れたものを縄で吊している。

の道具類は、その日のうちに次の当家に渡される。り、これを家の門口に付けておくと厄除けになるという。そして、当家う。粽と真藻は神輿に供えられた後、それぞれの駕輿役の地区が持ち帰この下をくぐり、それによって神饌が淨められるという。これらの準備この上ではこれを「三光様」といい、粽の御供を入れた長持は、必ず西ノ庄ではこれを「三光様」といい、粽の御供を入れた長持は、必ず

この粽をさすのであろう。神輿が本社へ到着後、西七条村の粽と鯛が供えられたと記しているのは、供物が記され、『諸国図会年中行事大成』でも「つばなの御供」として、水和二年の「神事次第」には、「おちたちの御供」として西七条からの

八二九)から昭和五十五年(一九八〇)まで書き継がれていた。引用して、この仲間の役職を紹介している。この史料は、文政十二年(一ところで、井上頼寿は『文政十二年丑四月吉日、松尾御粽講覺帳』を



写真 1 西ノ庄の当家宅

人)・上ケ(三人)」の名前が見える。「帯刀」は、明治九年(一八七五)文政十二年の記事には「当家・帯刀 (二人)・まこも (三人)・しめ竹 (二これは、その年ごとに、役職と担当者の名前を書いてあるものだが、

を記されている。 も記されている。また、明治七年から九年にだけ「備方」という役後になくなっている。また、明治七年から九年にだけ「備方」という役が含まれている。「しめ竹」は、天保五年(一八三四)から「(しめ) 張が含まれている。「しめ竹」は、天保五年(一八三四)から「(しめ) 張い」と記され、祭礼の時に村の境界に斎竹を建て、注連を張る役。「上ケ」は旭の杜で天幕を張ったり、片付け物をする役で、明治になると二人には旭の杜で天幕を張ったり、片付け物をする役で、明治になると二人には旭の杜で天幕を張ったり、片付け物をする役で、明治になると二人には旭の杜で天幕を張ったり、片付け物をする役で、明治になると二人にといる。 は他の杜で天幕を張ったり、片付け物をする役で、明治になると二人には他の杜で天幕を張ったり、片付け物をする役で、明治になると二人にといる。「上ケ」は昭和十九年(一九四四)を最近になくなっている。また、明治七年から九年にだけ「備方」という役後になくなっている。また、明治七年から九年にだけ「備方」という役後になくなっている。また、明治七年から九年にだけ「備方」という役後になくなっている。また、明治七年から九年にだけ「備方」という役後になくなっている。また、明治七年から九年にだけ「備方」という役後になくなっている。また、明治七年から九年にだけで、明治になるというでは、「はいる」というでは、「はいる」という役後になっている。

宮仲間は六軒であったことが推定できる。 宮仲間は六軒であったことが推定できる。 これ以外にもう一冊史料が残っている。表紙が失われているが、安永七年の記事には、「御忌竹(二人)・帯刀(三人)・鞍掛されている。安永七年の記事には、「御忌竹(二人)・帯刀(三人)・鞍掛されている。安永七年の記事には、「御忌竹(二人)・帯刀(三人)・鞍掛されている。安永七年の記事には、「御忌竹(二人)・帯刀(三人)・鞍掛されている。安永七年の記事には、「御忌竹(二人)・帯刀(三人)・鞍掛されている。安永七年の記事には、「御忌竹(二人)・帯刀(三人)・鞍掛されている。安永七年の記事には、「御忌竹(二人)・帯刀(三人)・鞍掛されている。安永七年の記事には、「御忌竹(二人)・帯刀(三人)・鞍掛されている。安永七年の記事には、「御忌竹(二人)・帯刀(三人)・鞍掛されている。安永七年(一七七八)から文武をある。

るのが本当であろう。現在も、朱雀の月読社ですべての神輿が集まり、成』では、西寺跡で出されたと記されているが、朱雀の神供場で出されこのほか、朱雀村からも神饌が出されている。『諸国図会年中行事大

#### ⑤ 司祭者たち

うに出ていた。 すれのなどの祭りに奉仕する司祭者が、表3のよりなが、祭礼には巫女や稚児などの祭りに奉仕する司祭者が、表3のよりにあた。

行し、桂川東岸では西七条の巫女が騎馬で出迎えたという。ら出された花笠女が騎馬で神輿に従い、鳴滝の巫女が炬火を燃やして同神幸祭では、社頭に交代で奉仕する三村の巫家のうち、谷村の巫家か

こちらにも、鍋頭と同じように、本社で葵桂が与えられている。 年交代で出されており、これらに対しては、神社から給米が行われた。 年交代で出されており、これらに対しては、神社から給米が行われた。 であると思われる放免人と、行列の後ろに付く花笠女が五つの村から三であると思われる放免人と、行列の後ろに付く花笠女が五つの村から三郎中には、嵯峨巫家から出される花笠女が旅所へ神輿を迎えに行く。 重立を持ている。これは、下津林村から近年まで出ていた。また、下役の のはないう小童が騎馬で本社と旅所に参詣する。その名の由来は不明で、 のはない。 のは、下津林村から近年まで出ていた。また、下役 であると思われる放免人と、行列の後ろに付く花笠女が旅所へ神輿を迎えに行く。 を持ている。 こちらにも、鍋頭と同じように、本社で葵桂が与えられている。

したのである。下の男子から選ばれて、葉室家からの給料物の装束を着けて祭りに参加の小童が待っていて、三宮社の神輿の後ろに付く、下山田村の十五歳以神輿が旅所から帰って来て、桂川を渡ると、西岸で鍋頭と同じく騎乗

の東側の村でも、朱雀村から花頭と呼ぶ稚児が出ている。ものであるが、現在は出なくなっている。一方、旅所を中心とする桂川ここにあげたものは、主に桂川の西側か松尾社周辺の村々が奉仕する

#### 衣3 司 祭 者

| ž.                                                                                           | 足                             | 幸            | Ħ   | ٠            | 祭            | Ħ       |                                         |                                        | 神                  | 幸                  | 祭                  |                                    |                                      |                              |       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|--------------|-----|--------------|--------------|---------|-----------------------------------------|----------------------------------------|--------------------|--------------------|--------------------|------------------------------------|--------------------------------------|------------------------------|-------|
|                                                                                              | 花頭一騎                          | 花笠女一騎        |     | 5            | 汝<br>免<br>人  |         | 衣冠者一騎                                   | 花笠女一騎                                  | 七条神子               | 鳴滝神子               | 花笠女一騎              | (榊御面の稚児)                           | 嫗面                                   | 翁面                           | 名称    |
| 下山田村                                                                                         | 朱雀村                           | 同右           | 下桂村 | 川島村          | 下山田村         | 谷村・松室村・ | 下津林村                                    | 嵯峨村の巫家                                 | 西七条の巫家             | 鳴滝村の巫家             | 谷村の巫家              | )                                  | 吉祥院村                                 | 嶋村・石原村                       | 村(当家) |
| 川から本社まで三宮社の神輿の後を騎馬で供奉。村の民家から輪番で十五歳以下の男児を出す。装束は葉室家からの給料物、桂村の民家から輪番で十五歳以下の男児を出す。装束は葉室家からの給料物、桂 | 村の輪番。社前まで騎馬、菖蒲と牡丹の造花を供える→本文参照 | 三年輪番(衣冠者の附物) |     | 二年車者(2万年の単生) | 三千倫番(攵び香の付勿) |         | 役家の十五人から輪番で、十余歳の男児を出す。騎馬で同行。『次第記』には「鍋頭」 | 神輿の前に騎馬で同行、童子の場合も。「次第記」に「華頭」→現在、下嵯峨の大榊 | 柱川東岸から旅所まで神輿に騎馬で同行 | 炬火(たいまつ)を燃やして神輿に同行 | 本社から桂川西岸まで神輿に騎馬で同行 | し、先導する。両面とも七日間別火した稚児が同行(嫗面の稚児は、化粧) | 陰面社に保管。錦袋に入れる。神幸・還幸とも両面の面合わせの後、神輿が出発 | 石原村の陽面社に保管→神幸祭~遠幸祭の間は鳴村の陽面社へ | 備考    |

て神輿が出発するという。したがって、この「花の當」が済まないと、、神幸祭の日は、冠を戴き、黒袍を着て、石帯を付け、乗馬で本社た。神幸祭の日は、冠を戴き、黒袍を着て、石帯を付け、乗馬で本社た。神幸祭の日は、冠を戴き、黒袍を着て、石帯を付け、乗馬で本社た。神幸祭の日は、冠を戴き、黒袍を着て、石帯を付け、乗馬で本社た。神幸祭の日は、冠を戴き、黒袍を着て、石帯を付け、乗馬で本社があいて帯と、神社からたくさんの供物が授与された。この稚児が神前に花を供え、神社からたくさんの供物が授与された。この稚児が神前に花を供え、神社からたくさんの供物が授与された。この稚児が神前に花を供え、神社からたくさんの供物が授与された。この稚児があって、初め供物を戴いて帰り、吉祥院石島村の榊御面の面合わせがあって、初め、本権の旅所の辺りに、十三軒の株があり、順に当屋が廻って十五歳の男の様別を入れている。

一軒が残るだけだったという。重要な役であったが、明治になって次第にすたれ、昭和の初めには、言われ、非常に尊敬を受け、神社から当屋へ米三〇石が下されるほど祭りは出来ないと言われる。また、稚児は祭礼中百万石の位があると

る月読社に神輿が集まることなどを考えると、本来は還幸祭に花頭が出あるとはいえ、還幸祭に「華頭」の記述があること。さらに朱雀村にあから年番で勤めたと記されている。この史料では「神幸日」と「祭日」な役割を行っていた。しかし、「略注」では祭日に花頭一騎が、朱雀村この調査では、花頭は神幸祭に出ていて、祭礼の始まりを告げる重要

のだろうが、類似する稚児がすぐ近くで見られる。 花頭という言葉は、菖蒲と牡丹の造花を神前の供えることから来るも

たと思われる。

のまま社前に参って花を供える松尾祭における花頭と似ている。これらられてはいないが、現在でも七月十七日の夕方に八坂神社に参詣している。腰に木彫りの馬の首を付けているためにその名があるのだが、長刀等の稚児が社参する際は、歩いて社前に進むのに対し、駒形稚児は乗馬時には、中御座の神輿の前を進むことになっており、二十四日の還幸祭時には、中御座の神輿の前を進むことになっており、二十四日の還幸祭時には、中御座の神輿の前を進むことになっており、二十四日の還幸祭時には、中御座の神輿の前を進むことになっており、二十四日の還幸祭時には、中御座の神輿の前を進むことになっており、二十四日の還幸祭時には、中御座の神輿の前を進むことになっており、二十四日の遺幸祭時には、中御座の神輿の前を進むことになっており、二十四日の遺幸祭時には、中御座の神輿の前を進むことになっており、二十四日の遺幸祭時には、中御座の神輿の前を進むことになっており、これらのまま社前に参って花を供える松尾祭における花頭と似ている。これらる事から、駒形稚児はそれ以上の位のはずであり、この点が表するのだが、長刀をは、中間を表する。

ものであろう。の稚児は、祭礼において、目に見える神の憑依の対象として期待された

翁面と嫗面について考えてみたい。屋根の上に祀られ、船鉾のように神面を祀る所もある。次は、松尾祭の脈園祭の山鉾には、稚児以外にも天王さんと呼ばれる御神体の人形が

### 四、榊御面の稚児

### (1) 翁面 (石原・嶋)

である。 出発する際には、これらの御面の「面合わせ」を行ってから出発するのの面が、神輿の渡御において重要な役割を果たしている。大宮の神輿がの面が、神輿の渡御において重要な役割を果たしている。大宮の神輿がの神の御面である。石原村と嶋村に陽面社が、吉祥院村に陰面社があるの花頭とともに、神輿の出発に関係するのが吉祥院村と石原・嶋両

紹介したい。
お面は、神幸祭の日に石原村から嶋村へ移され、還幸祭まで祭られる。翁面は、神幸祭の日に石原村から出ている。現在もこれらの地区に松尾は、陰面社があった吉祥院村から出ている。現在もこれらの地区に松尾は、陰面社があった吉祥院村から出ている。現在もこれらの地区に松尾とのため、両村は関係が深く、京都市に編入される前には合併して石島そのため、両村は関係が深く、京都市に編入される前には合併して石島のが、遺華祭まで祭られる。

石原村(南区吉祥院石原町)の集落の中心部に石原松尾神社があり、

だといい、現在はその複製が使われている。翁面は常時ここにあり、 留まるのである。 を南の村境まで見送る。そして、還幸祭までの二十日間御面は、 原村の当家が神社に神饌を供し、 順に祭礼の世話役として当家が決められている。神幸祭当日の朝は、石 礼に嶋村から迎えが来る。そして、氏子たちによって松尾講が組織され、 翁面が三枚保管されている。その中の一番古いものは、 嶋から迎えに来た一行に従って、 嶋村に 御面

尾神社から南へ約七〇〇メートル離れており、 が残っている。その嶋の中央部、 本社に遷ったため、いずれもが旅所になって神輿が赴くのだという伝承 時、最初にこの地に留まり、次いで、石原、西七条、朱雀、郡を経て、 付近だけが小高い島になっていたという。松尾神が淀川を上がって来た 神幸祭から還幸祭の二十日間だけ、 嶋村(南区吉祥院嶋)は、 近年境内が整備され、 桂川、 祠や灯籠なども新しくなっている。ここに 笠井町に嶋松尾神社がある。石原の松 鴨川の合流点に近く、文字通りこの 翁面が移される。なぜ、翁面の地区 桂川の堤防のそばに位置



写真2 翁面の稚児

が二つに分かれているのか、 その理由は不明である。

から送られ、玄関に注連縄を一年間掛けている。 長持に入れた書類や道具、衣装などトラック一台分と注連縄が前の当家 後に行われたと思われるが、現在は四月一日に当家を引き継ぎ、 松尾講 翁面と稚児を出して祭礼に参加するのは、 (まつのーこう)の十二軒が順番に当家を勤める。 嶋の方である。ここにある かつては祭礼 前日に

時は、 した。現在は、昇殿してお祓いを受けるだけである。また、当家になる 魚・野菜・洗米を三方に載せた御膳を供える。九月と三月の二十八日に 月十日には松尾講が行われる。 当家になると、毎月二十八日と一日に嶋のお宮に参拝し、 村の中に葬式があっても絶対参列せず、身内や親戚に不幸があった 村の代表として本社へ参詣し、竹の棒で数えながら、 当家を次に廻す。これは必ず順送りで行い、逆送りはやらない。 お千度参りを 尾頭付きの

は

どを一切準備し、裃姿で祭礼に同行する。 男の子を稚児として探す。祭礼の際は、 当家は、 祭礼前になると、自分の子どもか、 神饌や、 親戚、 神輿の昇き手の弁当な 近所から小学生の

足)・宮町役・見習い(翌年の当家)であるが、現在は自動車を使ってい を付け、口紅を引いて化粧をした白い着物の稚児とともに、嶋のお宮へ てもらい、嶋の当家宅へもどる。杖つき(行列の先頭で警護役)・宮 町 の松尾社へ翁面を迎えに行く。神社で石原の当家に翁面を榊の枝に付け 神幸祭(お出で祭り)の日の朝、当家は用意した山榊を持って、 (前年の当家)などが来て盃事をし、一同は裃に着替える。顔に白粉 本社へ向かう。行列は、 杖つき・当家・稚児・榊持ち(人 石原

でである。元は、吉祥院地区の入口まで、嶋・石原の人々が見送りに行った。 る。元は、吉祥院地区の入口まで、嶋・石原の人々が見送りに行った。 る。元は、吉祥院地区の入口まで、嶋・石原の人々が見送りに行った。 る。元は、吉祥院地区の入口まで、嶋・石原の人々が見送りに行った。

[写真3]、嫗面の一行が先に立って出発する。ー」と叫びながら、翁と嫗の面を三回合わせる面合わせを二度行った後かい合って立った世話役が、面の付いた榊の枝を上に捧げ、「おーおーお最初の大宮の神輿に御神体が移される際、中門の所で、稚児の横に向

る拝殿廻しを行って、旅所へ出発する。て本殿から出された御神体を乗せる。そして、拝殿の周りを右へ三回廻各神輿も一基ずつ中門の前に運ばれ、白い布で覆面をした神官によっ

触れず、肩車をされて乗せられたようである。れるが[写真4]、元は稚児は馬に乗り、桂川で舟に移る際も地面に足を今はそれぞれの自動車の荷台にそれぞれ御面が後ろ向きにくくり付けら両方の面と当家、稚児は神輿を先導して、西七条の旅所まで向かう。

ち、「よーさじゃ、おみゃ(宮)さんじゃ」と唱えながら進む。れ、両吊りのもの一組を五十歳以上の人が、もう一組は青年団の者が持石原と嶋の境で、石原の当家と嶋の高張提灯・太鼓などが迎える。一行石原と嶋の境で、石原の当家と嶋の高張提灯・太鼓などが迎える。一行不戻るが、石原を通過して嶋へ帰り、嶋のお宮へ翁面を納める。この時へ戻るが、石原を通過して嶋へ帰り、嶋のお宮へ翁面を納める。この時へ戻るが、石原を通過して嶋へ帰り、嶋のお宮へ翁面を納める。この時へ戻るが、石原を通過して嶋へ帰り、嶋のお宮へ新面を納める。

のもの、 嫗面の一行と時間を打ち合わせて、十四時頃に西七条の旅所で合流する。 祭の時と同様に、嶋・石原から提灯を持った迎えがここまで来て、松明 して、還幸の神事の後に、吉祥院へ戻る。吉祥院地区の入口までは嫗面 神輿や行列が旭の杜からやって来ると、面合わせをしてその先頭を行き 内のろうそくとも電灯になっているが、昔は油の行燈を使ったという。 ば、うど、蕗、しいたけをそれぞれ立てて水引をかけ、三宝に載せたも を先頭に石原の松尾神社へ戻る。石原のお宮で面を外し、鳴へ帰る。 の一行と一緒であり、ここでまた面合わせをして、二手に別れる。 朱雀の旅所と郡の衣手社に寄って、本社へ向かう。本社でも面合わせを して、百目ろうそくに火をつけ、灯籠を灯す。今は、境内の灯籠と拝殿 のと、鯛、丸い型で押し出した赤飯などを供えた。夜は、「おひかり」と 還幸祭(お帰り祭り)は昼過ぎに鳴のお宮で榊に面を付けて出発する。 嶋に御面が移されている間は、毎朝当家によって、 海のもの、里のものの三膳が供えられる。元は、 神社の掃除と、 筍、 大根、 神幸 ш Ø

# ② 嫗面 (中川原・三の宮・新田)

では直会などは、特にないという。

御面は本社に保管され、祭礼の期間だけ当家の家に移される。の前の地名と公園が残り、ここにも松尾神社があったようだが今はなく、(いずれも南区)から出すことになっている。中川原のすぐ北には、宮域と重なっているため、二十年程前から、中川原・三の宮・新田の地区域面は、元々吉祥院地区全体から出ていたが、吉祥院天満宮の氏子区

当家は三地区の氏子の中で、稚児の小学生の男児を出すことができる



面合わせ 写真3

橙色の着物を着ており、男児だが女性の姿をしているという。 家から選ばれる。順不同で、同じ地区が続くこともある(一九九六年は 稚児は白粉を顔に付け、特に鼻の上に白く塗り、頰紅をつける。

> 紙を上に折って枝にくくり付けられており、人形を意識したものかもし に多くの小さな御幣が付けられているのが特徴である。それらは、長方 だけだが、嫗面は錦の袋に入れて付けられている。また、榊の枝も全面 形の半紙に上から三分の二ほど切り込みを縦に二本入れ、その真ん中の 翁面は榊の枝に、むきだしの面と大きな幣が左右二対付けられている

明だが、翁面と同じような宮座組織があったことはうかがえる。 翁面に比べて、嫗面の方の祭祀組織が崩れているため、元の様子は不

こでも伝えられている点である。 神社でも残る本社と旅所との関係は神の出現に関わるという伝承が、こ られるが、特に嫗面の稚児が女性の姿を表していること。さらに、 輿の前駆になっていること。稚児が化粧をしているのは他の神社にも見 な行為が行われなければ祭礼が始まらないこと。また、これらの面が神 ここで注目すべき点は、この両方の面が揃い、 面合わせという呪術的 他の

まれていたものであろう。 の露払いや悪魔払いの意味合いがあり、御面舞にもそのような意味が含 性の姿と言われているのはその名残りである。獅子舞には、祭礼の行列 面舞があったとの記述がある。榊に面を付けていたのではなく、実際に 人間が翁と嫗面を付けて踊っていたのである。だから、嫗面の稚児が女 永和二年の「神事次第」には、神幸祭と還幸祭で、獅子舞とともに御

る予祝儀礼と同じ意味があったのかもしれない。 また、翁と嫗の面合わせには、各地で行われている御田植神事におい 翁と嫗が性交と出産の行為を行うことによって、農作物の豊饒を祈



写真4 嫗面の稚児

祭礼の神輿が海岸のお旅所へ向かう際、翁と嫗が神輿を先導している事せに乗せられている。伊豆半島の静岡県賀茂郡南伊豆町妻良のように、では、春宮から秋宮へ渡御する柴舟の前後に翁と嫗の人形が向かい合わ雪祭りでも翁と嫗が現れる。諏訪郡下諏訪町の諏訪大社下社のお舟祭りそういった内容をもつ御田植祭があり、長野県下伊那郡阿南町の新野の東京都板橋区徳丸の田遊びや奈良県高市郡明日香村の飛鳥坐神社では

で、重要な資料となるのである。朝時代にまで溯ることができ、これらの神幸に現れる翁や嫗を考える上儀礼があったとしても不思議ではない。しかも、松尾社は史料的に南北松尾社の氏子の区域は京とは言っても農村部であり、そのような予祝

### 五、月読社の祭祀

分たちの集落内から疫病などを追い出そうとしたものである。と祭礼に関与していなかった。武御前社の神輿を河原で捨てたのも、自察は都市の祭礼ではなく、村の祭礼という要素が強くなった。また、神祭は都市の祭礼ではなく、村の祭礼という要素が強くなった。また、神祭は都市の祭礼ではなく、村の祭礼という要素が強くなった。また、神祭礼に関与していなかった。武御前社の神輿を河原で捨てたのも、と終礼に関与していなかった。武御前社の神輿を河原で捨てたのも、自と祭礼に関与していなかった。武御前社の神輿を河原で捨てたのも、

く、元は川のそばに祭られていた月読神に対する崇拝なのである。の祀り」を行って安全を祈っていることも、神輿が流されたからではなの根社ではなく、次第に勢力下に入れられたのである。しかし、完全にの視社ではなく、次第に勢力下に入れられたのである。しかし、完全にの祀り」を行って安全を祈っていることも、神輿が流されたから祝尾社を地へ遷されたとの伝承をもつ。したがって、月読社は当初から松尾社の祀り」を行って安全を祈っていることも、神輿が流されたから現かった。月読社は松尾社と同様に式内社で名神大社でもあり、非常に格式が高り、元は川のそばに祭られていた月読神に対する崇拝なのである。

社の神輿が出ていたことは、鎌倉時代の史料からもうかがえる。

松尾祭には七社の摂末社が関係している。このうち、月読社を除く六

祭礼において重要な役割を果たす花頭も出る。月読社の板牌は朱雀村の社へ神輿が向かい、朱雀村から神饌を供えるのか。また、朱雀村からは、く板牌なのだろうか。しかも、西寺跡の旭の杜からわざわざ朱雀の月読それでは、松尾祭において、なぜ月読社だけが神輿ではなく、神を招

味付けも重くなり、神輿が朱雀の月読社に集まるのであろう。いだろうか。だから、異質の要素が残り、月読神への崇拝から花頭の意読社が松尾社に吸収された際に、その祭礼も取り入れられたものではな路が月読神を祭っており、独自に月読社の祭礼を行っていたものが、月東隣の梅小路村から駕輿丁が出されていることも考えると、朱雀と梅小東隣の梅小路村から駕輿丁が出されていることも考えると、朱雀と梅小

い。また、境内社の三宮・衣手・四之社も、当初から松尾社に祭られて月読社以外に櫟谷社も式内社であり、宗像社も本来は松尾の神ではな

いたのであろうか。

ている。神輿の村々は、それぞれ氏神を祭っている。神饌も、松尾社の神輿よりも先に氏神へ供えている。また、神輿を迎える旅所が氏神社の所もして祭られていた神が本社に遷されて、祭りのたびに村へ戻されたのではないだろうか。神輿の神幸の理由として、旅所から本社へ神が遷ってはないだろうか。神輿の神幸の理由として、旅所から本社へ神が遷ってはないだろうか。神輿の神幸の理由として、旅所から本社へ神が遷ってはないだろうか。神輿の神幸の理由として、旅所から本社へ神が遷ってはないだろうか。神輿の神幸の理由として、旅所から本社へ神が遷っている。各村の氏子であるとともに、松ある。各村の氏神である松尾神社や三宮神社の氏子であるとともに、松尾社の神輿をいだろうか。神輿の神之のも、そういった事実の反映かもしれない。

て祭礼の主導権を握り、維持してきたのである。つて行われたのが、松尾の神幸祭であり、西寺が衰退した後も、代わった。それに西七条という人口の集中地を中心にした桂川東岸の村が加われていまた、松尾本社(大宮)の神輿の駕輿役が唐橋村であり、その村内にまた、松尾本社(大宮)の神輿の駕輿役が唐橋村であり、その村内に

のである。

松尾神を信仰する村々が、それぞれ自分達で神を祭ることが重要だったなってしまっているが、元は自分達の身近で神を祭ることが重要だったに仕えるようになった。そのために、本社の神の分霊という意識が強くはれた当家が一年中神事を行わなければならないものが、短期間だけ神が尾神を信仰する村々が、それぞれ自分達で神を祭っていたものが、

ため、これまで詳細な研究は行われていなかった。平安京内の祭祀を考によって、神は新たな力を身につけて帰って来ると考えられため、桂によって、神は新たな力を身につけて帰って来ると考えられたため、桂によって、神は新たな力を身につけて帰って来ると考えられたため、桂によって、神は新たな力を身につけて帰って来ると考えられたため、桂の西岸の村々はそれを迎えて奉仕をしたのである。このように、松尾祭を支える祭祀組織を持つ地域が余りに広い範囲のこのように、松尾祭を支える祭祀組織を持つ地域が余りに広い範囲のこのように、松尾祭を支える祭祀組織を持つ地域が余りに広い範囲のこのように、松尾祭はもっと重要視されなければならない。

#### 탪

学出版部 一九九五年)。 (『聖域の伝統文化』関西大同「神々の領域―京都の氏子区域の形成―」 (『聖域の伝統文化』関西大(津田秀夫先生古稀記念会『封建社会と近代』同朋舎出版 一九八九年)、① 拙稿「京都における氏子区域の形成―松尾社と稲荷社の祭祀形態―」

- 四〇 一九九〇年三月、福原敏男「長者・旅所・政所」一九九三年初出(同九八七年一〇月、松原誠司「旅所祭祀成立に関する一考察」『国史学』一② 主な研究としては、五島邦治「平安京の祭礼と住民」『尋源』三七 一
- 群書類従刊行会 一九九四年)。「平安京中の祭礼・御旅所祭祀」(同著『平安時代の国家と祭祀』収録 続著『祭礼文化史の研究』収録 法政大学出版会 一九九五年)、岡田荘司
- れる。(元の朱雀大路)であることからも、神輿は千本通を通っていたと考えら辺」を神幸していたとの記述があり、松尾社の氏子区域の東端が千本通③ 『康富記』嘉吉三年(一四四三)四月一一日条には、神輿が「東寺の西
- 集成』第一巻にも収録。④ 「松尾社年中神事次第」『松尾大社史料集』一○七五号。『日本祭礼行事
- 間に書かれたものという。成』第七巻にも収録。同書によると、元禄五~一一年(一六九二~八)の⑤ 「松尾社年中行事次第記」『同右』一〇九五・九八号。『日本祭礼行事集
- 》「松尾略注全冊」『同右』一一○六号。
- 巻一(『同右』一一一九号)など。 一二巻収録)。他に「松尾社総論」(『同右』一一八号)、「自家宝蔵記」(『東寺往還」『近畿歴覧記』所収、延宝九年(一六八一)(『京都叢書』
- めるものである。も見られる。これは神招ぎの板とされており、祭礼の中で重要な位置を占も見られる。これは神招ぎの板とされており、祭礼の中で重要な位置を占また、鏡板というのは、島根県八束郡美保関町の美保神社の祭礼などに
- 巻収録)。 ⑧ 『都名所図会』巻四、松尾祭礼、安永九年(一七八〇)(『京都叢書』六
- ⑨ 『諸国図会年中行事大成』巻二下、文化三年(一八〇六)(『日本庶民生

活史料集成』第二二巻収録)。

- ⑩『古事談』第三など。
- ① 註①参照。
- 禄)。 『山城名跡巡行志』巻四、宝暦四年(一七五四)(『京都叢書』二二巻収
- ⑬ 『日次記事』貞享二年(一六八五)(『日本庶民生活史料集成』第二三巻

収録)。

⑭ 『山州名跡志』巻一一、正徳元年(一七一一)(『京都叢書』一五巻収

五日に町内を廻るだけである。の神輿が飾られると、この社の小さな神輿も神輿庫に飾られる。今は五月に面して祠がある。この地区の産土神であるとされ、旅所に大宮以下四基現在の武御前社は、西七条の旅所の北東隅、神輿庫の東側に、御前通り

- 15 註⑨参照
- ⑯ 『鎌倉遺文』巻一—一四三九号
- 収録、吉川弘文館 一九八二年)。 「即録、吉川弘文館 一九八二年)。 「中元二十年初出(同著『宗教制度史』) 「中元二十年初出(同著『宗教制度史』
- ⑩ 高牧實著『宮座と祭』四八~九頁、学生社 一九八二年
- ⑩ 『鎌倉遺文』巻六一三六六二号。
- ② 『明月記』寛喜二年(一二三〇)四月一四日条など。
- 村・川島村・下津林村・北嵯峨村・吉祥院村・嶋村・石原村(氏子村々三拾)大寺村・川勝寺村・西七条村、祭禮神事勤役村々(谷山田村・上桂村・下桂)(②『京都御役所向大概覚書』には、「松尾社)神輿六基神幸道筋上桂村・徳

餘村」とある。

- ここう。 塩小路に一カ所があり、塩小路の旅所に五社の神輿と板牌が集まっていた② 「東寺往還」には、川勝寺村に一カ所、七條村に二カ所、朱雀に二カ所、
- 戸時代の地図にも、旅所は現在地に見える。 酒樽などの供物が並べられて、ガラス越しに神輿を見ることができる。江酒樽などの供物が並べられて、ガラス越しに神輿が安置され、それぞれ神唐櫃、宗像社と武御前社、櫟谷社、大宮社の神輿が安置され、それぞれ神管庫が建てられている。神輿の駐輦中は、東側から順に四之社と月読社の鈔 西七条旅所は、御前通に東面し、西側奥に社殿が、境内北側に神輿の保

座が残っている。にも見える。本殿の横に、「宝暦三年三月(講中」と刻まれた石燈籠の台にも見える。本殿の横に、「宝暦三年三月(講中」と刻まれた石燈籠の台ものである。川勝寺の三宮社はこの地区の産土神であり、江戸時代の地図都の衣手社は、古くからの産土神の三宮社に、明治に衣手社を合祀した

- 興が渡ると神饌を供えたという。と同様、神方二名・雑仕二名・杖突二名が川原まで迎えに行き、西川原に神と同様、神方二名・雑仕二名・杖突二名が川原まで迎えに行き、西川原に神) 松尾大社文書の「神幸祭礼社頭式」(一一〇九号)によると、神幸の時
- 八八年再刊)。
  《八年再刊》。
  《八年再刊》。
  《八年再刊》。
- 註28参照。一一五~七頁。
- ⑩ これ以外にも、上山田村の神方・谷村の巫家・下津林村の民家から六月二

- 日に行われている御田植祭の植女は一般公募である。三日の御田植祭の植女が出されたことが記されている。現在七月第三日曜
- ③ 註⑩参照。一一七~八頁。
- 記すなど、村名に間違いが多い。と記すのは、明らかに間違いである。この史料は、嵯峨から花頭が出ると②。「次第記」には、翁面が吉祥院村から石原村に移され、嫗面が嶋村にある
- 祭祀の上では、完全に取り込まれていなかったように思える。神道史研究』第一〇巻・古典編 二〇二~二一一頁、講談社 一九七八年)、と見ておられるが(「日本神話の成立年代」一九五九年初出、同著『日本読社に袮宜や祝を送って兼帯し、平安末期に月読社が秦氏の氏神になった③ 西田長男は、『松尾社家系図』から、永久三年(一一一五)に秦氏から月