# 吉野右京についての覚書

# ― 妙心寺衡梅院雪江禅師像の作者―

長谷洋

近世彫刻史にあってひときわ光彩を放つ作品として禅宗系僧侶肖像彫刻、いわゆる頂相彫刻を掲げることができる。正面からの対看礼拝する必要性から生けるがごとく制作された頂相彫刻は写実性に富み、時には必要性から生けるがごとく制作された頂相彫刻は写実性に富み、時には必要性か方の禅刹塔頭では、それまで法要の際に開山祖師の画像を懸架を始め大方の禅刹塔頭では、それまで法要の際に開山祖師の画像を懸架していたが、寛永年間以降に画像を彫像に置換する傾向が生まれ、それに伴い方丈仏間は拡張され、時には障壁画も改められるなどの大改造を受けており、江戸時代初期における塔頭の改造は、彫像安置の事情に拠受けており、江戸時代初期における塔頭の改造は、彫像安置の事情に拠るところも大きいのである。

検討を行うことにしたい。 検討を行うことにしたい。 検討を行うことにしたい。 検討を行うことにしたい。 検討を行うことにしたい。 検討を行うことにしたい。 (本の活動事績を追いながら、右京に関する若干の がは、神国寺や竜安寺などの禅刹に優れた がは、神国寺や竜安寺などの禅刹に優れた では、かいでも「吉野右京」あるいは「藤原種久」 では、かでも「吉野右京」あるいは「藤原種久」 では、神国寺や竜安寺などの禅刹に優れた が計を行うことにしたい。

## 妙心寺衡梅院 雪江禅師像

〔頭部内前面〕□寺/寛文拾弐辛亥/〔玉眼押木〕/十月吉日

〔後 頭 部 内〕正法山妙心禅寺

〔体部内前面〕寛文拾弐年/洛陽大宮方上之大佛師右京作/九月吉日〔首枘内前面〕洛陽大宮上之/大佛師右京作/一条室町福長町居住

/上京一条上之福長町/居住

【体部内背面】寛文拾弐年/洛陽大宮方上之大佛師右京作/子ノ/九

月吉日/上京一条室町居住

て制作し、その後頂相彫刻の命ともいうべき面部の造形を終了したこと用材を仮組みし割首を行って頭部材と体部材を離した後、体部を先行しまた体部に九月、頭部に十月と記されていることから、制作途中で彫刻町福長町に住む大宮方上之仏師右京によって制作されたことがわかり、鉱記から雪江禅師像は、寛文十二年(一六七二)に京都・上京一条室

り多くの時間を費やしたと想像される。 が推測できる。 対看写照を重んじる頂相彫 刻にあって、 面部の造形によ

中に安ず」と記されており、享堂(方丈)の改造と肖像彫刻の制作安置 の改造が開山頂相の彫刻化に起因していることが確認できる。 が一連の事業であったとみられ、妙心寺衡梅院におい手も方丈特に室中 『衡梅院歴代略記』には「享堂を構え、大仏師左京作る彫刻を堂之正 これまで知られる右京の事績は次の通りである。

明暦元年 承応元年 五五五 五三)京都·相国寺法堂夢窓疎石像(吉野右京藤原種 京都・龍安寺昭堂特芳禅傑像 (吉野右京)

久

京都・大徳寺養徳院実伝宗真像(藤原種久)

同四年 五八) 京都・龍安寺昭堂細川勝元像 (右京種久)

同六年 寛文五年 六五) 京都 京都・醍醐寺三宝院弥勒堂聖宝像(吉野右京種次) 天龍寺塔頭弘源寺玉岫英種像 (藤原種久)

同七年 京都 · 醍醐寺三宝院弥勒堂空海像(吉野右京種次

京都 醍醐寺地蔵堂空海像 (吉野右京種久)

同一〇年 七() 沖縄・旧円覚寺仏殿釈迦三尊像(吉野右京

同十二年 七二 京都 ·妙心寺衡梅院 雪江禅師

同十三年 延宝元年 七三 京都 香川·法然寺涅槃堂 ·醍醐寺祖師堂聖宝像 三世仏像(吉野右京藤原種次 (吉野右京藤原種久)

このほか、 富山・高岡市瑞龍寺山門羅漢像も吉野右京の作という。 京都 醍醐寺祖師堂空海像 (吉野右京藤原種久)

二〇年間の事績ながら、 相国寺や大徳寺など禅刹の禅宗僧侶彫刻を専ら手がけ、 右京は吉野右京あるいは藤原種次、 種久とも 寛文五年

> 師像は、 以降に醍醐寺、 時期の作品であることがうかがわれる。 認できる。 右京が禅刹以外の制作の場を拡大した時期にあたり、 なお種久、種次の異同については後述したい。 円覚寺、 法然寺へと制作の場を拡大していったことが確 衡梅院雪江禅 円熟した

### 醍醐寺 聖宝・空海像

れに拠りながらみていくことにする。 醍醐寺に残る五躯の聖宝・空海像に関しては既に調査成果があり、

る 同内容で胎内に寛文七年三月二十一日、 供養が行われたことを記し、さらに右京が上醍醐御影堂(開山堂)に参 制作され、 海像を模刻したことが記されている。 を記し、こちらは東寺御影堂に参籠し天福元年 る旨を記している。空海像も寛文七年と聖宝像と年期を違えるが、 籠し、弘長元年(一二六一)の理源大師坐像を模刻した像が、本像であ 孫大宮方之大仏師右京種久」による制作で座主権僧正高賢によって開眼 また像底には、寛文五六月二十八日の年期と「尊氏之大仏師印吉法印末 宮方上之大仏師吉野右京種次作/上京一条室町ニ□住」の銘記があり、 ることができる。聖宝像は、胎内に寛文五年五月吉日の年期と「洛陽大 銘と尊像奉行成身院空朝による像底朱漆銘があり、 お右京は延宝元年((一六七三))にも祖師堂聖宝・空海像を制作して 三宝院弥勒堂の聖宝像・空海像には、 現地蔵堂空海像に該当することが銘記によって判明する。な 東寺御影堂像の模刻像はもう一体 像底に同年極月二十六日の年期 右京の自筆と思われる胎内墨書 (一二六一) の康勝作空 詳細な造像経緯を知 ほぼ

ており、 原像をよく写しながら近世彫刻特有の明るい写実的な表現へと転化され 寛文年間での醍醐寺側の求める姿勢であったとみられる。模刻像は共に 七作)がもと醍醐寺行樹院本尊像として制作され、 る。加えて写実性に富んだ長野・長雲寺愛染明王坐像(寛文十三年・久 でき、右京は一対の祖師像として均整のとれた造像を目指したと思われ っている(像底銘)ことから、この時期の造像における明快な造形性は った意図は不明であるが、各像の原像に忠実であろうとした意図が看取 聖宝・空海像の制作に際し上醍醐開山堂像・東寺御影堂像の模刻を行 模刻を通じて古像を良質な近世彫刻へと再生産できた右京の技 高賢が開眼供養を行

いる。 現在までそれを明らかにする材料はなく両者の関係は不明である。 また自筆胎内銘では「吉野右京種次」、成身院空朝による像底銘では「右 仏師右京種久」と肩書し、院派仏師の末裔であることを標榜している。 京種久」と記され、同一像であるにも関わらず両者で作者名が異なって さて、 種久・種次は親子二代にわたる仏師であるとの推測もできるが 醍醐寺像では、右京は「尊氏之大仏師印吉法印末孫大宮方之大

量の高さをみることができる。

その根拠や使用事情についても不明である。しかしながら「尊氏之大仏 は不審が残る。中世院派仏師の在銘作品をみる限り、最も新しい作品は に有利に働くであろう肩書と思われ、 師印吉法印末孫」の肩書は、 しかも院徳の子息与次郎は以後 「尊氏之大仏師印吉法印末孫」の肩書は、 (一五〇三) 院徳制作の福岡・坊の薬師堂薬師如来像であり、 中世院派仏師の作品が残る禅刹の造像で特 「博多仏師」として活躍することも指摘 真言宗の醍醐寺で使用されたこと 醍醐寺像以外にはみえず、

> されており、 該の肩書「大宮方上之仏師」を強調する修飾であったとも思われる。 近世京都では、すでに院派仏師系譜の断絶を思わせる。 当

空海、 以上、 聖宝像の制作は、 右京は、それまでの禅刹に加えて真言宗寺院である醍醐寺での 右京が禅宗僧侶彫刻の技術を真言宗祖師像へ展

### 旧 円覚寺釈迦三尊像

開した事例と考えられる。

当初の作風をうかがうことができる。 仏殿安置の釈迦三尊像も頭部、肩材を失うなど損傷は著しいものの、体 も終戦直後に仏像片などが採集されて沖縄県立博物館に保管されている。 沖縄・円覚寺は、 部以下は良好な状態で、また文殊菩薩像の頭部も残ることから三尊像の を誇った。昭和二〇年の沖縄戦によって円覚寺は破壊されたが、幸い 右京は、肖像彫刻ばかりでなく禅宗の本尊類の制作にも携わっていた。 妙心寺末寺に属し、琉球国王尚氏の菩提寺として隆盛

同内容の墨書銘が認められる。 と安定感にとんだ作品で、高い水準を示す。三尊とも体部前後面にほぼ 形でそこに大ぶりで賑やかな衣文を彫り出している。 三尊像は、共に全体に均整のとれた、ゆったりとした量感をもった造 いま、 胎内前面材墨書銘を掲げる 的確な構成の把握

釈迦如来像

(胎内前面材墨書銘) 、十一月吉日/上京一條室町ニ/居住.

「寛文拾年/洛陽大宮方上之/大佛師右京作/戌

文殊・普賢菩薩像

(胎内前面材墨書銘) 「寛文十年/十一月吉日/洛陽大宮方上之/大佛

みならず、末寺の造像にもその活動範囲を広げたのである。 釈迦三尊像が琉球へ運ばれたと推測される。右京は本山禅刹での造像の 師右京」が制作し、琉球まで運ばれたことが確認できる。『琉球国由来記 心寺出身者で占められていたことが記され、その機縁によって右京作の 諸寺旧記」によれば、十七世紀以降の円覚寺住持はしばしば京都・妙 銘記から円覚寺本尊釈迦三尊像は、寛文十年に「洛陽大宮方上之大佛

いくつかみてきた。 以上、妙心寺衡梅院雪江禅師像を初めとする吉野右京の作例について

と変換させ、加えて末寺などへと制作の場を拡大していったことが確認 醍醐寺へも進出し、その技量を模刻という形で古像を良質な近世彫刻へ 動きであり、 できた。右京の造像活動の拡大は、伝統に依拠する七条仏師とは異なる は明らかに出来なかったが、禅刹の禅宗僧侶彫刻を専ら手がけ、その後 居住する仏師であった。別名である藤原種久と藤原種次の異同について 法印末孫大宮方之大仏師」の肩書をもち、京都・上京一条室町福長町に 纏めると、吉野右京は、「洛陽大宮方上之大仏師」「尊氏之大仏師印吉 近世京都仏師のあり方として注目したい。

# |洛陽大宮方上之大仏師」の系譜

著名な宝山湛海と共作した法橋院達があげられる。 た。次に「洛陽大宮方上之大仏師」の肩書をもつ仏師についてみてみる。 吉野右京が一貫して使用した肩書は「洛陽大宮方上之大仏師」であっ 「洛陽大宮方上之大仏師」で想起される仏師としては、造仏僧として 院達を含む事績を次

に掲げる。

延宝 五年 七七) 大阪· 光明院釈迦如来坐像

八年 八〇 埼玉・ 密蔵院十二神将 (丑神将) 像

元年 奈良・宝山寺銅造弥勒菩薩坐像

貞享 二年 八五 大阪·松林寺不動三尊像

「京羽二重』 「室町一條上ル町 大仏師右京\_

元禄 三年 九〇 京都・真如寺高徳院像

元禄 五年 滋賀・西教寺阿弥陀如来像修復

(定朝廿八代大宮方正統大仏師右京)

は「大宮方上之大仏師法橋院朝」の墨書銘がある。 ® 王像も院達の作としている。さらに京都・法泉寺十一面観音像光背柄に 享元年)では「令院達彫刻」としており、また同書掲載の常楽庵不動明 ながら常念観音堂十一面観音立像は『大聖無動寺仏像并常住物記』(貞 このほか法橋院達の作品としては、宝山寺関連のものとして、無銘記

町一條上ル町 「右京入道」を名乗り、 けて造立され、しかも十二神将の各像が近世京都仏師によって制作され ていることが判明する。このことから貞享二年 居住/延宝八年/申三月吉日」の墨書銘が認められることから院達も に「洛陽大宮方上之/大仏師右京入道/法橋院達作/上京室町福長町/ た群像である。 埼玉・密蔵院十二神将像は、延宝七年から貞享元年(一六八四)にか 院達はこのうち丑神将像の制作に携わっている。 大仏師右京」は院達を示すものと思われる。 しかも吉野右京と同じ上京室町福長町に居住し 『京羽二重』 掲載の「室 左足枘

政作例である光明院釈迦如来坐像は五十五歳時の制作である。
 政作例である光明院釈迦如来坐像は五十五歳時の制作である。
 政作例である光明院釈迦如来坐像は五十五歳時の制作である。

の時期に院達は没していたと思われる。

た之大仏師法橋院達胤」と称する長島外記の制作によるもので、既にこなお享保九年(一七二四)制作の山口・阿弥陀寺不動明王坐像は「洛陽なお享保九年(一七二四)制作の山口・阿弥陀寺不動明王坐像は「洛陽なお享保九年(一七二四)制作の山口・阿弥陀寺不動明王坐像は「洛陽なお、京都・真如寺高徳院像には「洛陽大宮方之正統上大仏師右京法の時期に院達は没していたと思われる。

## 藤原種久、種次と法橋院達

以上、吉野右京の事績と院達の事績をみてきた。

も種久、種次が親子関係を示すなら、その年齢差はより近接しよう。と京の後継とみるならば、両者の年齢差はあまりないように思える。しか堂夢窓疎石像の制作で、この時、院達は三十歳を数える。院達が吉野右いま、確認できる吉野右京の最初の作品は、承応元年京都・相国寺法

もに「洛陽大宮方上之大仏師」「右京」と称し、「上京一条上之福長町」もに「洛陽大宮方上之大仏師」「右京」と称し、「上京一条上之福長町」もに「洛陽大宮方上之大仏師」「右京」と称し、「上京一条上之福長町」もに「洛陽大宮方上之大仏師」「右京」と称し、「上京一条上之福長町」を委ねたい。

### 註

- ① 京都府文化財保護基金編『京都の肖像彫刻』(一九七八年)に加筆。
- ② 奥健夫氏のご教示による。
- と美の伝承 醍醐寺展』〈特別展図録〉(一九九八年)。 美術史学科報』二十二号(一九九四年)。西川新次・有賀祥隆監修『祈り歌 副島弘道「醍醐寺彫刻所在確認調査について」『跡見学園女子大学美学・
- ④ 八尋和泉「中世博多仏師の存在とその作品」(『九州歴史資料館研究論集

昭和五十一年三月)。

- (5) 『旧円覚寺美術工芸関係資料調査報告書』沖縄県教育委員会(二〇〇〇
- ⑥ 『琉球国由来記』(伊波普猷他篇『琉球史料叢書』 名取書店 一九四〇

年)。

- 教芸術』二三一 一九九七年。 ① 岩田茂樹「西教寺・逆手来迎印阿弥陀如来像と像内納入五輪塔柱」『仏
- ① 『上尾市史』第九巻別編2 金石·文化財 上尾市教育委員会 一九九
- ⑩ 註 1
- ① 『防府市文化財調査年報』V 防府市教育委員会 一九八二年。

なお図版の掲載にあたっては各所蔵者・各機関より多大なご高配を賜

りました。





妙心寺衡梅院 雪江禅師像



醍醐寺三宝院 空海像



醍醐寺三宝院 聖宝像



円覚寺 釈迦如来像 同胎内銘





円覚寺 普賢菩薩像 同胎内銘



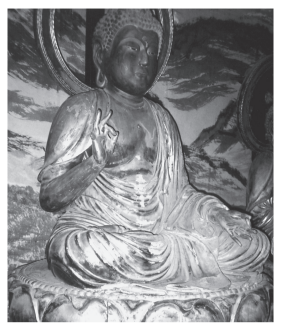








円覚寺仏殿 文殊菩薩像





法然寺 釈迦如来像



光明院 釈迦如来像